
نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2 ، تابستان 1392

Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer 2013

www.journal .icns.org.ir

30

تاثیر مراقبت معنوی مبتنی بر مدل قلب سلیم بر تجارب معنوی بیماران تحت عمل بای پس عروق 
کرونر

مریم اسدی1، دانشجوی کارشناسی ارشد پرستاری مراقبت ویژه 
* مینو اسد زندی2، دکترای مدیریت تحقیقات علوم پزشکی

عباس عبادی3 ، دکترای پرستاری

خلاصه
هدف. مطالعه حاضر با هدف بررسی تاثیر مدل مراقبت معنوی مبتنی بر مدل قلب سلیم بر میزان تغییر در سطح تجارب معنوی بیماران 

تحت عمل بای پس عروق کرونر انجام شد.
زمینه. بیمارانی که تحت عمل جراحی قلب باز قرارمی گیرند، بحران بزرگی را در زندگی خود تجربه می کنند. هر بحران به عنوان یک 

بحران معنوی تجربه منحصر به فردی را به وجود می آورد. 
روش کار. در یک مطالعه نیمه تجربی60 بیمار کاندید عمل بای پس عروق کرونر در بیمارستان بقیه الله انتخاب و به صورت تخصیص 
تصادفی در یکی از دو گروه کنترل یا آزمون قرار گرفتند. درگروه آزمون، مراقبت معنوی بر اساس مدل قلب سلیم در طول بستری انجام 

شد و پرسشنامه تجارب معنوی روزانه )DSES( در بدو بستری و حین ترخیص توسط بیماران تکمیل شد.
یافته ها. میزان سطح تجارب معنوی بیماران بدو بستری در دو گروه تفاوت معناداری نداشــت، ولی پس از اجرای مراقبت معنوی 
قلب سلیم، در هنگام ترخیص، ســطح تجارب معنوی در گروه آزمون در مقایسه با گروه کنترل به طور قابل توجهی افزایش یافته بود 
)p>0/001(.نتیجه گیری. مراقبت معنوی قلب سلیم به عنوان یک مراقبت پرســتاری معنویت محور، باعث افزایش سطح تجارب 

معنوی بیماران می شود و برای برآورده ساختن تمایلات و نیازهای معنوی بیماران قابل اجرا می باشد. 

کلیدواژه ها: مراقبت معنوی، مدل قلب سلیم، تجارب معنوی، عمل بای پس عروق کرونر 

3-  دانشیار،عضو هیئت علمی دانشکده پرستاری دانشگاه علوم پزشکی بقیه الله )عج(

مقاله پژوهشي اصيل

 zandi498 @yahoo.com

1-  دانشجوی کارشناسی ارشد پرستاری مراقبت ویژه، دانشگاه علوم پزشکی بقیه الله )عج(، تهران، ایران 
2-دکترای مدیریت تحقیقات علوم پزشکی، عضو مرکز تحقیقات طب و دین و عضو هیات علمی گروه هوشبری،دانشکده پرستاری، دانشگاه علوم پزشکی بقیه 

الله  )عج(، تهران ،ایران )* نویسنده مسئول( پست الکترونیک:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             1 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2 ، تابستان 1392

31 Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer 2013

مقدمه
طبق گزارش ســازمان بهداشــت جهانی، بیماری های قلبی عروقی علت اصلی مرگ و میر در کل دنیا و 82 درصد مرگ و میرها در 
کشورهای در حال توسعه  می باشــد. اگرچه بخش عمده درمان، رعایت رژیم دارویی و غذایی است، اما در بسیاری از موارد بای پس 
عروق کرونر تنها راه درمان و افزایش طول عمر بیماران می باشد. هر ساله حدود 8 میلیون عمل قلب باز در دنیا و 40 هزار عمل قلب 
باز در ایران انجام می شود )ساداتی و گلچین، 1391(. بیمارانی که تحت عمل جراحی قلب قرار می گیرند بحران بزرگی را در زندگی 
خود تجربه می کنند )برونر، 2004( و به علت ماهیت خطرناک جراحی قلب، بستری شدن در بیمارستان به منظور عمل جراحی قلب 
باز، چه به صورت انتخابی و چه به صورت اورژانسی، به صورت یک بحران در زندگی شخصی بیمار نمایان می شود )عسگری، 1392(. 
سی وارد )2000( معتقد است که هر بحران در واقع یک بحران معنوی است و تجربه منحصر به فردی را به وجود می آورد که علاوه بر 
پیامد های جسمی، بر ابعاد روانی اجتماعی و به خصوص معنوی فرد به طور قابل توجهی تاثیر می گذارد  )بینگام، 2007( و باعث جلوه 

گر شدن موضوعات کلیدی مرتبط با معنویت می شود. 
بیماران در مواجهه با آســیب  و بیماری، آنچه را که در زندگی شــان مهم بوده است مورد ارزشــیابی قرار می دهند و اغلب سوالات 
ایدئولوژیک می پرسند. آیا خدا وجود دارد؟ آیا زندگی معنا و هدفی دارد؟ آیا بیماری به من صدمه می زند؟ آیا من در حال مرگ هستم؟ 
آیا فردی مورد اطمینان در این لحظات سخت وجود دارد؟ پرستاران ماهر در مراقبت معنوی قادر به تعیین و درک عوامل درونی برای 
بیمار  هستند و با حضوری دلسوزانه می توانند به بیماران در جهت یافتن معنا و هدف برای تحمل رنج و درد بیماری و پذیرش امکان 
وقوع مرگ کمک کنند و با تقویت ارتباط با خدا که باعث پرورش بعد معنوی انسان می شود و نیز با فراهم آوردن تسهیلاتی برای بیماران 
جهت بیان اعتقادات و انجام فعالیت های مذهبی شان در برآورده ساختن نیازهای روحی آنان کمک نمایند )تیلور، 2005(. مداخله 
های معنوی ، از دعا و نیایش تا کاربرد متون مذهبی، مداخله های درمانی نیرومندی هستند که باعث سیر معنوی و تجربه معنوی در 
درمانگر و مددجو که نوعی تقارن و کیمیاگری یا تغییر ماهیت معنوی اســت می گردد )وست، 1388(. البته زمینه و سوابق شخصی 
افراد بر معنی و تفسیر  فرد از تجربه تاثیر گذار است )بوستون و مانت، 2001( و از ســوی دیگر، معنویت با فرهنگ )چیو و همکاران، 
2004( و مذهب )فراهانی نیا و عباسی، 1390( و شرایط اجتماعی آمیخته شده است. بنابراین، در مطالعات باید به زمینه فرهنگی و 

مذهبی جامعه توجه نمود. 
در جامعه ایرانی 98 درصد مردم مسلمان و90 درصد شیعه هستند. مذهب و فرهنگ با شــیوه زندگی مسلمانان در آمیخته است و 
اعتقادات مذهبی نقش مهمی در زندگی آنان به خصوص در شــرایط بحرانی ایفا می کند )حسن خانی و همکاران، 2007(. بنابراین، 
می توان گفت در اسلام معنویت و مذهب از هم جدا نیستند )کریم اللهی و همکاران، 2007( و تعالیم اسلام، شکل دهنده  معنویت و 
سرچشمه آن قران کریم و سیره پیامبر )ص( و ائمه اطهار اســت و با الگوی آداب اسلامی که ساخته و پرداخته ارکان دین است رابطه 
دارد )شیخی نژاد، 1388(. شهید مطهری )1374( معنویت را پایه تکامل می داند که در فطرت تعبیه شده است، از جامعیت و کمال 
برخوردار و مبتنی بر ایمان و عمل صالح اســت )رودگر، 1388(. با توجه به تعاریف معنویت در اسلام که پایه تکامل و کمال در انسان 
می باشد و با نظر به این که استفاده از مدل مراقبتی باعث می شود گام به گام به هدف نزدیک شویم )دهقان نیری و جلالی نیا، 1384(. 
در مدل مدل مراقبت معنوی قلب سلیم، هسته اصلی مراقبت، بیمار و خانواده می باشد. الگوی مراقبت بر اساس مراحل فرایند پرستاری 
بر اصلاح ارتباطات چهارگانه معنوی انسان )یعنی ارتباط با خدا، ارتباط با خود، ارتباط با دیگران و ارتباط با طبیعت و محیط( تنظیم 
شده است )اسدی زندی، 1388( و از آنجا که در انتخاب مدل مراقبتی مناسب باید کل نگری امر مراقبت با جامعه نگری همراه باشد 
)فراهانی نیا و عباسی، 1390(، این مدل انسان را متاثر از محیط )ولی نه اسیر جبر حوادث و منفعل( و موجودی دارای قدرت اراده و 
اختیار می داند که قادر است در برابر محیط، تغییرات و ناملایمات آن واکنش نشان دهد. این مدل، سلامت را برخورداری از قلب سلیم، 
که در فرد ایجاد احساس امنیت، امیدواری، عشق، سرور و بهجت می کند می داند، به طوری که انسان با زندگی کردن در حال )نداشتن 
خوف از آینده و حزن گذشته( به احساس آرامش و رضایت از سرنوشــت می رسد. این مدل، بیماری را ناشی از شیوه غلط زندگی می 
داند و ابتلا به مشکلات اخلاقی )چون خوف، حزن، حسد، کینه و ...( را نیز بیماری می داند و در پی اصلاح نیات و شیوه زندگی از طریق 
اصلاح ارتباطات چهارگانه بر می آید و برای پرستار، علاوه بر کمک به بیمار جهت اصلاح عملکرد )رفتار(، مساعدت در جهت اصلاح 
افکار و نیات را لازم می داند تا علاوه بر تنظیم و اصلاح محیط فیزیکــی، با تنظیم محیط روانی اجتماعی و محیط روحی بیمار، زمینه 
دستیابی به قلب سلیم را فراهم کند و با رنگ الهی زدن به ارتباطات معنوی انسان او را به سوی اخلاق نیک )صبر، شکر، رضا و ...( سوق 

دهد )روزاریو، 1997(.
از آنجا که مطالعه ای در زمینه تاثیر مراقبت معنوی مبتنی بر یک مدل مراقبتی توسط پرستاران بر سطح  تجارب معنوی بیماران به 
صورت کمی صورت نگرفته است، محققین بر آن شدند تا مدل مراقبت معنوی قلب سلیم که بر اساس اصول و مبانی اسلام طراحی شده 
است، در بیمارانی که تحت عمل پبای پس عروق کرونر قرار خواهند گرفت اجرا شود و سطح تجارب معنوی بیماران مورد ارزیابی قرار 

گیرد تا میزان تغییر بر سلامت معنوی که همان پاسخ معنوی بیمار به بیماری است را مورد بررسی قرار دهد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             2 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2، تابستان 1392

Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer  2013

32

مواد و روش‌ها
این پژوهش یک مطالعه نیمه تجربی است که پس از کسب مجوز در شورای پژوهش دانشگاه بقیه الله )عج( به شماره 390 و تایید کمیته 
اخلاق به شماره 33 به منظور بررسی تاثیر مدل مراقبت معنوی قلب سلیم بر سطح تجارب معنوی بیماران تحت عمل جراحی قلب باز 
در بیمارستان بقیه الله الاعظم )عج( تهران انجام شد. بیمارانی که در بخش های داخلی قلب مردان و زنان و سی سی یو بستری و جهت 
عمل بای پس عروق کرونر کاندید می شــدند یا پس از آنژیوگرافی عروق کرونر در لیست عمل بای پس عروق کرونر قرار می گرفتند، 
جمعیت مورد مطالعه بودند. ابتدا بیمارانی که مشخصات معیارهای ورود به پژوهش را داشتند در دو گروه 30 نفری آزمون و کنترل 
به صورت تخصیص تصادفی قرار گرفتند. معیارهای ورود به مطالعه شامل موارد زیر بودند: 1( بیماران آماده عمل پیوند عروق کرونر، 
2( سن بالاتر از 18 تا 80 سال، 3( برای بار اول تحت عمل پیوند عروق کرونر قرار گرفته باشند، 3( عدم سابقه بیماری روانی و مصرف 
داروهای روان پزشکی و آگاهی کامل به زمان و مکان و اشخاص، 4( عدم مصرف مواد مخدر، و 5( ناشنوا نبودن جهت برقراری ارتباط 
مؤثر. ابزارهای گردآوری داده ها شامل پرسشنامه دموگرافیک )شامل اطلاعاتی در مورد سن، جنس، تاهل، تحصیل، شغل، درآمد، و 
سابقه بیماری زمینه ای(، مقیاس تجارب معنوی روزانه )DSES(  بود. این مقیاس اولین بار توسط اندروود و ترسی )2002( برای 
تهیه یک ابزار چندبعدی از معنویت ساخته شد تا بتواند به طور مؤثری در مطالعات سلامت که حیطه های متفاوتی از مذهب و معنویت 
را مورد بررسی قرار می دهند مورد استفاده قرار گیرد. این مقیاس ادراک فرد از یک نیروی برتر )الله، خدا( در زندگی روزمره و ادراک او 
را از تعامل با این وجود مافوق جهان مادی مورد سنجش قرار می دهد. در خصوص روایی این ابزار، تاکنون مطالعات متعددی صورت 
گرفته است. اندروود و ترسی )2002( ثبات درونی مقیاس را با استفاده از آلفای کرونباخ، 0/94 و 0/95 در دو بار اجرای مقیاس نشان 
دادند. آنها همچنین، 47 نفر از افرادی که سوء مصرف مواد داشتند و متقاضی درمان بودند را برای ثبات پاسخ دو روزه مورد آزمایش 

قرار دادند. برآورد آلفای کرونباخ از ثبات درونی، 0/88 برای آزمون و92 /0 برای بازآزمون بود. 
برای تعیین روایی و پایایی این مقیاس در جامعه ایرانی نمونه ای به حجم 120 نفر از دانشجویان پسر دوره کارشناسی دانشگاه شیراز 
انتخاب و مورد آزمون قرار گرفتند و سپس در فاصله دو تا سه هفته دوباره آزمایش شــدند. ضریب بازآزمایی برای کل مقیاس 0/96 
به-دست آمد که در سطح P>0/001 معنی دار بود. جهت سنجش پایایی درونی این مقیاس از ضریب آلفای کرونباخ استفاده شد که 
برای کل نمونه ها 0/91 بود که بسیار رضایت بخش و در سطح P>0/001 معنی دار بود )نسابه، 1384(. آقاعلی و زندی‌پور )1389( 
نیز در پژوهشی که هدف آن، بررســي تأثير مشاوره گروهي شناختي ـ رفتاري با تأکيد بر انديشــه‌هاي معنوي بر افزايش معنويت و 
سلامت روان بيماران  مالتیپل اسکلروز در اســتان قم بود، این مقیاس را در نمونه‌اي 30 نفري به کار بردند که ميزان آلفاي محاسبه 

شده آن 0/94 گزارش شده است.
مقیاس اصلی دارای 16 ماده است، و نمرات بالاتر بیانگر تجارب معنوی کمتر است. اما جهت سهولت در تفسیر نتایج، در این پژوهش، 
جهت نمره دهی، معکوس می شود تا نمرات بالاتر بیانگر تجارب معنوی بیشتر باشد، لذا باید هنگام مقایسه داده ها در تحقیقات مختلف 
به تفاوت در نمره گذاری ها توجه داشت. در این مقیاس از روش نمره گذاری لیکرت استفاده شده است. گزینه های پاسخ دهی عبارتند 
از اغلب اوقات روز )نمره 6(، هرروز )نمره 5(، اغلب روزها )نمره 4(، بعضی روزها )نمــره 3(، هر از چندگاهی یک بار )نمره 2( و هرگز 
یا تقریبا هرگز )نمره 1(، اما ماده 16 به عنوان یک سؤال کلی دارای یک مجموعه پاسخ متفاوت است که عبارتند از اصلا،‌ تا اندازه ای 
نزدیک، بسیار نزدیک و نزدیک تا سرحد امکان. از آنجا که ماده 16 دارای 4 گزینه پاسخ دهی است در صورتی که بخواهد نمره ماده 16 
به سایر ماده ها که دارای 6 گزینه پاسخ دهی هستند، اضافه شود پیشنهاد شده است که فاصله نمره دهی به 1/5 افزایش یابد )اصلا، 
1/5 نمره و نزدیک تا سرحد امکان، 6(. حداکثر نمره 96 و حداقل نمره 16 است که نمرات بدين گونه تفسير مي‌شوند: 16ـ36 نسبتاً 

ضعيف، نمرات 37ـ56 متوسط، 57ـ76 بالا و 77ـ96 بسيار قوي از نظر معنويت بوده‌اند. 
محقق پس از ارائه معرفی‌نامه دانشگاه و توضیح در مورد اهداف پژوهش به مسئولین مرکز و جلب موافقت و همکاری آن‌ها و با در نظر 
گرفتن ملاحظات اخلاقی اقدام به نمونه‌گیری نمود. در اولین روز بستری، محقق بر بالین هر یک از نمونه‌ها حاضر شد و برای بیمارانی 
که شرایط ورود به مطالعه را داشتند توضیح داد که این یک طرح تحقیقاتی است و اهداف، مدت و اقداماتی که انجام خواهد گرفت چگونه 
است. به بیمار اطمینان داده شد که اطلاعات محرمانه خواهد ماند و شرکت در مطالعه اختیاری است و شرکت کننده، هر زمان می تواند 
از مطالعه خارج شود. فرم اطلاعات دموگرافیک و فرم رضایت آگاهانه شرکت در مطالعه اخذ و سپس پرسشنامه سنجش معنویت در 
هر دو گروه تکمیل گردید و در هنگام ترخیص نیز مجددا پرسشنامه تکمیل شد. در گروه آزمون، مداخله معنوی بر اساس مدل قلب 
سلیم با استفاده از کتابچه آموزشی که توسط محقق و همکاران با بهره گیری از کتب مذهبی و متخصصین  فن، در این زمینه تنظیم و 
تدوین شده بود، همراه با آموزش حضوری، انجام شد. در این کتابچه آموزشی، برنامه مراقبت معنوی بر اساس معنویت دینی و مبتنی 
بر اصلاح روابط چهارگانه انســان )ارتباط با خدا ، ارتباط با خود، ارتباط با دیگران و ارتباط با محیط( تنظیم گردید و با در نظر گرفتن 

متفاوت بودن سطوح معنویت افراد و میزان علاقه آنها و ظرفیت وجودی افراد، نوع مداخله برحسب انتخاب و تمایل بیمار انجام شد.
انجام مداخله با اجرای موارد زیر انجام گرفت:

 Daily Spiritual Experiences Scale

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             3 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2، تابستان 1392

33 Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer  2013

1(دارتباط با خدا: توصیه به دعا و نیایش، برپاداشتن نماز، قرائت قران و اذکار خاص برای اوقات ترس و اضطراب از جمله ذکر شریفه 
»حسبنا الله نعم الوکیل نعم المولی و نعم النصیر« و توکل به خدا و تفویض امور به خدا و توسل به ائمه اطهار،

2( ارتباط با دیگران: توصیه به بخشش، گذشت، محبت به دیگران، انفاق، حسن ظن و دعا و طلب خیر برای دیگران خصوصا برای پدر 
و مادر،

3( ارتباط با محیط: نگاه به ریاحین و ســبزه، گوش کردن نغمه پرندگان و آب  )از طریق هدفون استماع صوت قران و سخنرانی های 
مذهبی و آوای طبیعت برای بیماران تسهیل می شد(، استعمال بوی خوش، استفاده از رنگ های شادی بخش و ...، و

4( ارتباط با خود: علاوه بر دادن آگاهی به بیمار درباره بیماری و ســیر درمان، شناسایی مکانیســم های مقابله ای هر فرد در هنگام 
مشکلات توضیح داده شد و با روش های توصیه شده در اسلام مانند مراقبه با ارائه چک لیســت، و استفاده از احادیث توصیه شده و 

خواندن داستان انبیاء و ... سعی در بهبود روش مقابله ای گردید.
بیماران گروه آزمون در تمام روزهای بستری، معمولا بین ساعات 8 صبح تا 14 توسط محقق مراقبت می شدند و هر روز همه مطالب 
روز قبل، تکرار و یادآوری می شد و آموزش‌ها و مشاوره‌های لازم داده می ‌شد. ابتدا پرستار در برقراری ارتباط درمانی با بیمار پیشقدم 
‌می شد و برقراری ارتباط بر اساس اقدام انســانی با خوش رویی و خوش رفتاری و پرهیز از هر گونه قضاوت در مورد بیمار و خانواده و 

براساس همدلی و تشریک مساعی انجام می شد. 
همکاری و مشارکت بیمار و خانواده در اجرای مراقبت‌ها و پذیرش و انتخاب نحوه مراقبت از طرف آن‌ها یکی از ارکان اساسی مراقبت 
در مدل قلب سلیم است. هدف از پرستاری در این مدل، مراقبت از عکس العمل های فرد نسبت به مشکلات بالقوه و بالفعل سلامتی 
بر اساس شیوه حل مشکل می باشد و هدف دراز مدت، تبدیل عواطف و احساسات نشــات گرفته از ترس و اندوه به حالاتی سرشار از 
احساس آرامش و شادی و نشاط و اطمینان خاطر و برخورداری از امنیت و اعتماد و عشق )قلب سلیم( می‌باشد، یعنی رسیدن به حالتی 
که غم و اندوه سلامت از دست رفته یا ترس و اضطراب از آینده، بیمار را آزرده نسازد و صبر و تحمل رنج بیماری برایش مقدس باشد. 
خاتمه دهنده این ارتباط درمانی، بیمار است که با رسیدن به توانایی مراقبت از خود و احساس استقلال از طرف بیمار و خانواده اعلام 
می شد )اسدزندی، 1388(. جهت تجزیه و تحلیل اطلاعات از نسخه 20 نرم‌افزار SPSS و آماره‌های توصیفی )میانگین، انحراف معیار 
و فراوانی( و  استنباطی نظیر کای اسکوئر، تی‌مســتقل و زوجی، من ویتنی و تحلیل واریانس یک طرفه و ضریب همبستگی پیرسون 

استفاده گردید. 

یافته ها 
جدول شماره 1 یافته های دموگرافیک را نشان می دهد. 

جدول شماره 1: توزیع فراوانی مطلق و نسبی ویژگی‌های جمعیت‌شناختی در دو گروه آزمون و کنترل

گروه

متغیر

نوع و نتیجه آزمونکنترلآزمون
تعداد )درصد(تعداد )درصد(

Fisher Exact test=0.000جنس

p=0/99   15 )50(   15 )50(مرد
   15 )50(   15 )50(زن

X2 =3/35وضعیت تاهل
20p =0/12)66/7(26)86/7(متاهل

10 )33/3(  4 )13/3(بیوه
Fisher Exact test= 0.054تحصیلات

24p =0/02 )80(16 )53/3(کم سواد
6 )20(14 )46/7(باسواد

X2 =0/93شغل
7p =0/13 )23/3(6 )20(شاغل

9 )30(10 )33/3(غیرشاغل
14 )46/7(14 )46/7(خانه دار

X2 =3/96سطح درآمد
16p=0/26 )53/30(10)33/3(پایین

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             4 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2، تابستان 1392

Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer  2013

34

نتایج این مطالعه نشان می دهد که میانگین سنی نمونه ها در گروه آزمون 58/7 و در گروه کنترل 62/8 بوده است که تفاوت معنادار 
آماری نداشتند )p=0/08(. سایر متغیرهای جمعیت شناختی نیز در دو گروه همگن بودند.               

در هنگام بستری، دو گروه از نظر میانگین نمره معنویت تفاوت معناداری نداشتند )p=0/31(، ولی در هنگام ترخیص و پس از مداخله، 
تفاوت معناداری بین دو گروه مشاهده شــد )p>0/001(.طبق آزمون تی زوجی در دو گروه، تفاوت معناداری در روند تغییرات نمره 

معنویت مشاهده می شود )p>0/001(.، ولی تغییرات در گروه آزمون چشمگیرتر است.

                     

9 )30(19 )63/3(متوسط
2 )6/70(1 )3/3(بالا

Fisher Exact test=0/23بیماری زمینه ای

24p=0/26 )80(27 )90(دارد
6 )20(3 )10(ندارد

Fisher Exact test=0.13شروع بیماری قلبی

18p=0/16 )60(23 )76/7(کمتر از شش ماه
12 )40(7 )23/3(بیشتر از شش ماه

Fisher Exact test= 0.25سابقه جراحی

4p=0/31 )13/3(7 )23/3(دارد
26 )86/7(23 )76/7(ندارد

جدول شماره2: مقایسه میانگین نمره معنویت در دو گروه آزمون و کنترل

گروه
مرحله

کنترلآزمون
میانگین )انحراف معیار(میانگین )انحراف معیار(

58/06 )12/6(61/5 )10/9(حین آزمون
60 )12/4(75/03 )7/8(ترخیص

t = -14/8نوع و نتیجه آزمون
df =29

p<0/001

t = - 7/02
df =29

p<0/001

جدول شماره 3: مقایسه فراوانی سطوح معنویت در دو گروه آزمون و کنترل

مرحله

سطح معنویت

بعد از مداخله             قبل از مداخله

آزمون ویلکاکسون
تعداد )درصد(تعداد )درصد(

4/7z- = گروه آزمون
p<0/001 0 )0(  1 )3/3(ضعیف

 0 )0(                11 )33/3(متوسط
16 )53/3(17 )56/7(قوی

14 )46/7(                     1 )3/3(بسیار قوی

z = -1/7گروه کنترل
0p =0/08 )0(  1 )3/3(ضعیف

15 )50( 14 )46/7(متوسط
12 )40(14 )46/7(قوی

3 )10(1 )3/3(بسیار قوی
                z = -0/69 = -4/5z
                  p =0/48p<0/001

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             5 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2، تابستان 1392

35 Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer  2013

جدول شماره 3 نشان می دهد که بر  طبق آزمون من ویتنی، دو گروه از نظر ســطح معنویت در بدو بستری تفاوت معناداری ندارند 
.)p>0/001( ولی هنگام ترخیص تفاوت قابل ملاحظه ای بین دو گروه مشاهده می شود )p=0/48(

بحث 
عمل بای پس عروق کرونری یک موقعیت تهدید کننده زندگی است که باعث تمرکز بر علائق معنوی می گردد )کمپ، 1996، راحولم، 
2002(. یوهانسن )1391( در کتاب دین و معنویت می گوید: درمانگرانی که با مسلمانان کار می کنند، باید با مساجد و دیگر نهادهای 
اجتماعی اسلامی در ارتباط باشند و افزون بر شناخت اسلام باید با زمینه های فرهنگی اقتصادی و تحصیلی و نیز سطح فرهنگ پذیری 
مراجع آشنا باشند. مسلمانان قرآن را مجموعه ای کامل از هدایت ها و راهنمایی ها برای چگونه زندگی کردن قلمداد می کنند و این 
نشان می دهد که هدایت و راهنمایی چیزی است که از دین شان انتظار دارند، پس هدایت و راهنمایی کردن به شکلی که هماهنگ و 

همخوان با تعالیم و آموزه های قرآن باشد، زمینه را برای رابطه ای اعتماد آمیز و همکارانه با مسلمانان آماده می کند. 
در این پژوهش نیز، همه مشارکت کنندگان مســلمان بودند و در بیانات آنان اعتقادات مذهبی و تاثیرگذاری آن بر رفتار و افکارشان 
کاملا بارز بود. نتایج حاصل از مطالعه نشان داد سطح معنویت با جنسیت، تاهل، شغل، تحصیلات، و درآمد ارتباطی نداشت، ولی با زمان 
بستری ارتباط معنادار و معکوس داشت )p=0/007(. بین میانگین نمره معنویت، روند تغییرات نمره معنویت، و سطوح معنویت دو 
گروه به هنگام ترخیص و پس از مداخله تفاوت معناداری مشاهده شد )p>0/001(. در مطالعه راحولم )2002( در بررسی معنویت در 
بیماران تحت عمل پیوند عروق کرونر، ارتباط معنویت با جنس معنادار بود و از این نظر با مطالعه ما هم خوانی نداشت، همچنین، سطح 
معنویت با سایر مشخصات دموگرافیک ارتباط معنادار نداشت که این یافته با مطالعه ما هم خوانی داشت )راحولم 2002(. در مطالعه 
 )p>0/001( شاخص عشق الهی و معنویت و نماز و مکانیسم مقابله ای مذهبی با جنس زن ارتباط معنادار داشت )کوئینگ )20011
و با سایر مشخصات دموگرافیک رابطه نداشت.  در این مطالعه، میزان ایمان شخصی افراد قبل از عمل به عنوان عامل پیش بینی کننده 
در میزان سازگاری مثبت بعد از عمل شناخته شد و میزان اضطراب و افسردگی در افرادی که عبادت می کردند کمتر بود. در مطالعه 
حاضر، بیماران رضایت کافی از اجرای مراقبت ها داشتند و از اینکه در انجام مراقبت ها آزادی و قدرت اختیار و اراده از آنها سلب نمی 
شد و از مشارکت خانواده در امر مراقبت و ارتباط مناسب پرستار با خانواده ابراز رضایت می نمودند. بیماران تجربیات معنوی خود را 
این گونه بیان می کردند: »احساس سبکی می کنم«، »احســاس می کنم همیشه مورد لطف الهی بوده ام و این من بوده ام که از خدا 
غافل شده ام و با بیمار شدنم توجهم به خدا بیشتر شده«، »احساس می کنم که تقدیرم این بوده که بیمار شوم تا در این مکان فرصتی 
برای خلوت با خدا و خودم داشته باشم«، »برایم شگفت انگیز است که در زمان کمی به آرامشی عمیق دست یابم و این را از جانب خدا 
می دانم«، »احساس می کنم که با دیگران خوب بر خورد نکرده ام و باید به خاطر این که همه بندگان خداییم با دیگران با محبت رفتار 

کنم و از خطاهای آنان بگذرم«، »دوست دارم از این به بعد روش زندگی ام را عوض کنم«. 
این قبیل رویدادهای معنوی که کارل راجرز آن را فقدان میانجی یا حضور نامیده و بیان نموده است که در لحظه هایی روح درونی من 
با روح درونی مراجع، ارتباط برقرار می کرد و انرژی شفادهنده ایجاد می شد و ســه شرط اساسی درمان را پذیرفتن بی قید و شرط و 
درک همدلانه و خلوص می دانســت، در این پژوهش تجربه گردید. تورن این تجربه ها را عطوفت نامید که کل وجود فرد را در بر می 
گیرد و ویلیام وست آن را  نوعی احســاس آرامش، رضایت، صلح و صفای عظیم یا سطحی از تشدید انرژی یا لطف الهی یا شفابخشی 
نامید. مارتین بوبر فیلسوف یهودی رابطه من و تو و ایجاد برخورد نیروزا مابین دونفر را برخوردی می داند که در چنین برخوردی می 
توان خدا را یافت که به گفته ماهرر در این فرایند وحدت میان درمانگر و مددجو ایجاد شده است که با هم تجربه می کنند و این تجربه 
ها به گفته ویلیام وست باعث سیر معنوی درمانگر و مددجو می گردد )وست، 1388(. این تجربه های معنوی خصوصا در بیمارانی که 
نگرانی شدیدی داشتند به میزان بیشتری در این مطالعه مشاهده شد. عابدی )2005( به نقل از نیومن عنوان می کند مذهب می تواند 

در ایجاد احساس امید، نزدیکی به خدا و کمک به حل مشکل موثر باشد. 
بالبونی )2007( در مطالعه ی خود بین حمایت های معنوی در بیماران مبتلا به سرطان با کیفیت زندگی آنان ارتباط معنی داری را 
نشان داد، به طوری که هرچه سطح معنویت در این بیماران بالاتر بود بهتر می توانســتند با بیماری و مسایل مربوط به آن کنار آیند 
و روند بهبودی در آنها بهتر بود. عابدی و همکاران )2005( در مطالعه ای نشــان دادند که انجام اعمال مذهبی و دعا و نیایش نه تنها 
بر حالت-های عاطفی بلکه بر کیفیت بدنی فرد تاثیر می گذارد و گاهی در عرض چند لحظه یا چند روز بیماری جسمی را بهبود می 
بخشد. لین )2003( در مطالعه ی خود عنوان می کند، بیمارانی که سلامت معنوی آنها تقویت شــود، به طور موثرتری می توانند با 
بیماری خود سازگار شوند و حتی مراحل آخر بیماری را به خوبی سپری کنند. اله بخشیان فارسانی )1387( معتقد است كه بيماري 
مي‌تواند دريچه‌اي بر بيداري معنوي و فرصتي براي تغيير باشد. عليرغم بحران، افراد واجد گرايش معنوي قادر به يافتن معنا و هدف در 
زندگي هستند و در سازگاري با رنج ناشي از بيماري در گذر از بحران موفق‌تر عمل می‌کنند. مطالعه ي پديدارشناختي رزاريو )1997( 
از اشخاص از كار افتاده و مبتلا به بيماري مزمن آشكار ساخت كه آزمودني ها زماني كه به هوشياري معنوي مي رسند در زندگي معنا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             6 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2، تابستان 1392

Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer  2013

36

پيدا مي كنند و حس شيكبايي به دست مي آورند. اين هوشياري آنها را اميدوار مي سازد و پيوندشان با قدرت برتر موجب ايجاد كي 
منبع حمايت در زندگي مي شود. در مطالعه  استدر )2001( باور مذهبي بيماران و عبادت به طور قابل توجهي با كاهش عوارض بعد از 
عمل و ميزان مرگ و مير همراه بوده است . به علاوه، عبادت و داشتن ديدگاه معنوي و مذهبي، تاثير مثبتي بر افزايش مكانيسم هاي 
مقابله اي در جهت كنار آمدن با استرس جراحي و بيماري و احســاس رفاه در اواخر بيماري داشته است. نتایج مطالعات فوق با نتایج 

این مطالعات هم خوانی داشت.

نتیجه گیری

نتایج حاصل از این مطالعه بیانگر ارتباط مثبت بین افزایش معنویت و دینداری با سلامت می باشد معنویت با خوش بینی و خوشبختی 
همراه است. داشتن چشم انداز خو ش بینانه به زندگی، مبارزه با بیماری را آســان تر می کند و بهبودی بیماری را، از هر دو جنبه ی 
جسمی و عاطفی، در انواع بیماری ها تسهیل می کند، لذا زمان آن رسیده است که مراقبت های معنوی در کنار مراقبت های جسمی در 
قالب مدل مراقبت پرستاری با تاکید بر فرهنگ و مذهب اجرا گردد و با توجه به افزایش گرایش پرستاران به مراقبت معنوی و نارضایتی 
بیماران از بی توجهی به نیازهای معنوی شان با استفاده از این مدل که روش اجرای آن آسان و عملی  است و هزینه ای  ندارد، اجرای 
این امر مهم امکان پذیر خواهد بود. پرستاران باید در زمینه مراقبت معنوی و تفاوت های فرهنگی و مذهبی آموزش لازم را ببینند تا 
بتوانند در بررسی و شناخت نیازهای بیمار با روش های کلامی و غیر کلامی نیازهای معنوی را شناسایی و با توجه به علائق بیمار اقدام 
به رفع نیازها نمایند تا عوارض و رنج و غم و اندوه ناشی از بیماری را به حداقل برسانند. پیشنهاد می شود در مطالعات بعدی نمونه گیری 
در بیمارستان های متعدد و در سایر استان ها که از نظر فرهنگی مراجعین متنوعی دارند انجام شود تا برآیند این مدل مورد بررسی قرار 

بگیرد.  امید است که این تحقیق، گامی در جهت تحقق اجرای الگوی مراقبت اسلامی در پرستاری برداشته باشد. 

تقدیر و تشکر
این مقاله، برگرفته از پایان‌نامه کارشناسی ارشد پرســتاری مصوب شورای پژوهش دانشگاه علوم پزشــکی بقیه الله )عج( در تاریخ 
1391/11/1به شماره 170 می باشد. محقق از  مساعدت و همکاری پرسنل محترم بخش‌های داخلی قلب مردان و زنان و بخش سی 

سی یو شماره دو، بیمارستان بقیه‌الله )عج( و تمامی بیماران شرکت‌کننده در این پژوهش تشکر می نماید.

منابع فارسی
آقا علی ف،زندی پور ط،احمدی م 1390مطالعه تأثير مشاوره گروهي شــناختي ـ رفتاري با تأيكد بر انديشه‌هاي معنوي در افزايش 

معنويت و سلامت روان بيماران ام اس استان قم. سال چهارم، شماره اول، ص 54-37
اصفهانی  م1385،آیین تندرستی ،چاپ ششم ،تهران :نشر تندیس ،16-12

شیخی نژاد ف،احمدی گ.1388مدیریت در پرتو معنویت ،ماهنامه تدبیر.شماره 20 ص 202
دهقان نیری،ن. جلالی نیا، ف .1384 نظریه پردازی و نظریه های پرستاری. انتشارات بشری، چاپ اول

ساداتی ل،گلچینی ا1391.تکنولوژی جراحی توراکس ،قلب و عروق.تهران جامعه نگر فصل 12 ص 188-183
رود گر م .1388معنویت گرایی در قران و مبانی ،مولفه ها و کارکردها)معنویت قرانی( فصلنامه علمی پژوهشــی علوم اسلامی سال 

چهارم  شماره 14 
عسگری م.1392مراقبتهای ویژهدر بخشCCU,ICU دیالیز.تهران بشری فصل دهم ص 209-210

نسابه،م.1384.بررسی نقش باورها و عقاید مذهبی در سلامت روان.پایان نامه کارشناسی ارشد،بخش روانشناسی بالینی،دانشگاه شیراز.
مطهری ،م.1374مجموعه آثار.انتشارات فجر جلد 24 ص258

مطهری ،م.1374مجموعه آثار.انتشارات فجر ج26ص110
مطهری ،م.1374مجموعه آثار.انتشارات فجر ج22ص255

مطهری ،م.1374مجموعه آثار.انتشارات فجر جلد 3 ص353

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             7 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2، تابستان 1392

37 Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer  2013

منابع انگلیسی
 Abedi, HA. et al. (2009). Religious care patients and the barriers. Journal of Teb and Tazkieh; 
4(53): 16-23. (Persian)

Allahbakhshian, M.(2010). A Survey on relationship between spiritual wellbeing and quality of 
life in multiple sclerosis patients. Zah Journal of  Research in Medical  Science. 12(3):29-33.

Amy, L.Ai. and Daniel, E.(2011). Divine love and deep connection: A long term follow up of 
patients surviving cardiac surgery .Journal of Agine Research. Jun .841-61.

Asadzandy, Mino..(2005). Concepts and theories of nursing. The university of  Baghiyat Allah. 
1th published in Winter  Chapter 8, p. 460.

Asvad,b. & Gray,n.(1996). Challenges to the Arab-American family and Access family and gender 
among  American Muslims. Philadelphia: Temple university press.

Balboni ,TA.(2007). Religiousness and spiritual support among advanced cancer patients 
and associations with end of life treatment preferences and quality of life. Journal of  Clinical  
Oncology. 25(10): 555-60.

Bingham, V.(2007). The recovery experience for persons with a myocardial infarction and their 
spouses/partners. Thesis. Birmingham, UK: The University of Alabama.

Brunner and Suddarth.(2004). Textbook of medical-surgical nursing.10th edition.N736.
Boston, P.et al.(2001). Spirituality, religion, and health: the need for qualitative research. Annales 
CRMCC. 34(6): 368-83.

Chiu, L. (2004).An integrative review of the concept of spirituality in the health sciences. West 
Journal of  Nursing  Research .  26(4): 405-28.

Camp, PE.( 1996). Having faith: experiencing coronary artery bypass grafting. Journal of 
Cardiovascular Nursing. 10(3): 55-64.

Farahaniniya, M, & Abasi, M.(1390). Spirituality and spirituality care in nursing .Tehran 1,unit 
4,p73-79-44.

Hassankhani, H. et al. (2011). Being hopeful and continuing to move ahead: religious coping 
in Iranian chemical warfare poisoned veterans, a qualitative study. Journal of Religion 
Health.49(3): 311-21.

Lin, HR. & Bauer-Wu, SM.(2003). Psycho-spiritual well-being in patient with advanced cancer: 
An integrative review of the literature. Journal of Advanced Nursing.44(1): 69-80.

Johansen,Th.(2010). Religion and spirituality in psychotherapy :An individual psychology 
perspective. Translation by Baratyzade,Faride.Tehran Roshd,unit4,p102.

Johanna ,JM. & Sara, JK.(1999).Body, mind and spirit: Towards the integration of religiosity and 
spirituality in cancer quality of life research. Psychology of Oncology. 8.

Karimollahi, M. et al. (2007).Spiritual needs as experienced by Muslim patients in Iran: A 
qualitative study. Research Journal of Medical Sciences. 1(3): 183-90.

Raholm, MB. (2002). Weaving the fabric of spirituality as experienced by patients who have 
undergone a coronary bypass surgery. Journal of Holistic Nursing.20(1):31-47.

Rozario, L. D. (1997).Spirituality in the lives of people with disability & chronic illnesses; A 
creative

 paradigm of wholeness & reconstruction .Disability & Rehabilitation. 19, 427-434.
Seaward, BL. (2000). Stress and human spirituality: At the cross roads of physics and metaphysics. 
Appl Psycho-physiologic  Biofeedback; 25(4): 241-6.

Taylor,C.(2005).Fundamental of nursing :The art and science of nursing care.5th ed, Translated 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             8 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق38
دوره دوم ، شماره 2 ، تابستان 1392

Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer  2013

by Azizi,S aghafi,et al.secend edition1387 Hayan,vol8 ,unit36p172-173.
Underwood,L.&Teresi,J.The daily spiritual experience scale ,development  theoretical 
description.reliability.exploratory factor analysis, and preliminary construct validity using 
health related data.Journal of Behavier Medicine.24(1),22-33.

Vance, D. L. (2001).Nurses, attitudes towards spirituality and spiritual care. Medical Surgical 
Nursing,F orum. 36(3), 30-18.

West,W.(1388). Psychotherapy and spiriyuality :crossing the line between therapy and religion.
Translation by Shahidi,S. &,Shirafkan, A. Tehran:Roshd,.unit 5 P172-111-118.

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

                             9 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html


نشريه پرستاری قلب و عروق
دوره دوم ، شماره 2 ، تابستان 1392

Cardiovascular Nursing Journal
2(2), Summer 2013

www.journal .icns.org.ir

39

The effect of spiritual care based on «GHALBE SALIM» model on 
spiritual experiences of patients undergoing coronary artery bypass 
surgery 

Abstract
Aim. This study was conducted with the aim of evaluating the effect of spritual care based on 
«GHALBE SALIM» model on spritual experiences of the patients who have undergone coronary 
artery bypass surgery.
Background. Patients undergoing open heart surgery, experience a crisis in their life. Every 
crisis is considered as a spiritual crisis and creates a unique experience that is rooted in culture and 
religion. Spiritual intervention which considers the spiritual mutual experience of the therapist 
and client is called spiritual care based on «GHALBE SALIM» model.
Method. In this clinical trial, 60 patients, candidated for elective coronary artery bypass 
graft surgery, were randomly assigned to experimental and control groups. Experimental 
group received spiritual care based on»GHALBE SALIM» model during hospital stay. The 
questionnaire Daily Spiritual Experience Scale (DSES) was completed by patients at the time of 
admission and discharge.
Findings. The level of spritual experiences at the time of hospitalization was not statristically 
significant between groups. On discharge, after implementing «GHALBE SALIM» model, the 
level of spritual experiences in experimental group was significantly higher in comparison with 
control group (P<0.001).
Conclusion. Spiritual care based on  «GHALB SALIM» model increases the level of spiritual 
experiences and could be performed for meeting spiritual needs of patients.

Keywords: Spiritual care model, Spiritual experiences, Coronary artery bypass surgery

1 Master of Science Student in Critical Care Nursing, Baqiyatallah University of Medical Sciences, Tehran, Iran
2 PhD,Rresearch Management, Religion and  Medicine Research Center, Faculty member of department Anesthesiology, School of Nurs-

ing, University Baqiyatallah, Tehran, Iran (* Corresponding Author) E-mail: zandi498@yahoo.com
3 Associate Professor, School of Nursing, Baqiyatallah University of Medical Sciences, Tehran, Iran

Maryam Asadi1, MSc Student 
*Minoo Asadzandi2,Ph.D
Abbas Ebadi

3

3, Ph.D

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
cn

s.
or

g.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

31
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            10 / 10

http://journal.icns.org.ir/article-1-175-fa.html
http://www.tcpdf.org

